
1 
 

La simplicité :  Kanso 
Par Jean-Marc Spothelfer 

« La simplicité est la sophistication suprême. » 
Léonard de Vinci 

 

Parler de la simplicité n’est pas simple ! Tel est 
le paradoxe. D’ailleurs à la question « qu’est-ce 
que la simplicité ? », la réponse donnée est 
souvent négative : la simplicité serait ce qui n’est 
pas compliqué, ce qui est sans détour, ce qui est 
non composé, formé de peu d’éléments, organisé 
de manière non combinée. 

Il est plus difficile de formuler ce que la 
simplicité procure en positif. Et si l’on cherche 
Kanso sur Internet, on trouvera d’innombrables 
sites dédiés au « design », à la vente de meubles 
japonisants ou à l’architecture intérieure inspirée 
du « Wabi-Sabi », l’esthétique rudimentaire 
issue du bouddhisme Zen.1 

Pourtant, lorsque nous pratiquons Omori Ryu, la série de base du Iaïdō Muso Shinden Ryu, nous n’avons 
pas l’esthétique pour objectif, car celle-ci est la conséquence de la simplicité, et non son but premier. Ce 
qui nous intéressera ici, c’est donc le fondement de la simplicité en tant que dépouillement sur le chemin 
de l’authenticité, et non le minimalisme en tant qu’apparence. 

L’intention et le regard 

Pour nombre de Iaïdoka débutants, admirateurs de Naruto ou inspirés par la légende de Miyamoto 
Musashi, la motivation de départ réside dans la beauté du geste, ce qui n’est d’ailleurs pas critiquable a 
priori. On passe alors par le renforcement musculaire qui permet d’assurer la posture, la maîtrise du 
mouvement qui permet d’éliminer les petits gestes parasites, sans oublier le contrôle de soi dans toutes 
les phases de la manipulation du sabre, lequel permet de diminuer le risque inhérent au maniement d’un 
katana tranchant comme un couteau à poisson. Tous ces acquis sont fort pertinents, mais ne relèvent pas 
encore de la quête du Kanso. 

En effet, notre pratique, à ce niveau, est encore appesantie par le souci de bien faire (surtout si le Sensei 
nous regarde d’un œil noir), par le dessein d’exécuter des coupes puissantes et par l’idée de démontrer 
un « beau kata ».2 Ce qu’il faudrait donc, après avoir éliminé les gestes parasites et les déséquilibres, 
c’est encore évincer l’intention. Et cette composante, purement mentale, est assurément la plus difficile 
à chasser. Souvenez-vous de votre dernier examen devant un jury, ou de votre dernière participation à 

un embu devant un public de connaisseurs. Qui 
n’a pas subi des défaillances qui n’avaient pour 
cause que le stress provoqué par la situation. 3 

On voit ici que notre principal ennemi n’est pas 
un samouraï armé jusqu’aux dents, mais le 
regard des autres, ou plutôt notre regard sur 
nous-mêmes. Nous, bretteurs falots du 21e 
siècle, qui n’avons pas à exposer notre vie sur un 
champ de bataille, nous n’avons à « nous 
risquer » que face à nous-mêmes, car le regard 
d’autrui sera toujours moins sévère que le nôtre.4  

Dans l’idéal, le mieux serait de parvenir à se 
vider la tête et de se dépouiller de toute intention 



2 
 

avant de débuter l’inspiration qui précède le kata. Ainsi notre kata proviendrait de l’instant présent et de 
l’énergie spontanée, dans ce que nous pouvons produire de plus authentique, sans aucune influence du 
contexte et surtout de notre ego. 

Je sais bien que ceci est plus facile à dire qu’à faire. Alors voici un petit exercice sans prétention, à tenter 
lors d’un entrainement ordinaire : avant de pratiquer un kata de Iaïdō, par exemple Shohattō, asseyez-
vous en seiza, inspirez et expirez calmement une première fois tout en visualisant une montagne de belle 
forme (Cervin, Fuji-Yama, Kilimandjaro, peu importe). Puis, au rythme de la seconde respiration, 
gravissez mentalement la montagne pendant l’inspiration et redescendez-la pendant l’expiration. 
Ensuite, inspirez profondément et exécutez le kata comme vous avez gravi votre montagne… 

Un kata n’est qu’une forme. On peut remplir cette forme d’un tas de choses : d’artifices gestuels, 
d’énergie dispersée, de pensées et d’intentions… Ou bien l’on peut n’y mettre que soi-même, dans sa 
simplicité, en ce lieu, à cet instant. C’est ce qui en fera un kata unique ! 

Simples en double 

La notion de Kanso intervient aussi – évidemment – dans la pratique du Kenjutsu. Ceci ne met pas en 
cause la complexité d’un Kumitachi d’une 
certaine durée, comprenant plusieurs phases et 
engageant plusieurs techniques.5 Ce qui est en jeu 
ici, c’est la simplicité dans la rigueur des coupes 
et contre-coupes, la sobriété des mouvements et 
le minimalisme des déplacements. 

Dans l’exécution d’un Kenjutsu rigoureux, il n’y 
a pas place pour les moulinets et tournoiements 
observables dans certaines pratiques, aussi 
virtuoses et artistiques qu’ils soient. Lorsque 
deux pratiquants armés d’un bokken se 
rencontrent, c’est la précision du geste qu’ils 
recherchent, le juste placement dans l’espace et 
dans le temps (Ma-Aï), et l’adéquation de l’action de l’un face à l’action de l’autre. Ni force ni 
précipitation ne sont utiles ; et s’il n’y a ni vainqueur ni vaincu, c’est parce qu’il n’y a que deux 
apprenants. Ici encore, c’est par l’épuration de tout élément superflu – c’est-à-dire la simplicité – que se 
joue la perfection de la rencontre.6 

Pas simple… d’être simple ! 

Si le critère de Kanso est porté par une vogue dans le commerce de l’ameublement, de la vaisselle, de 
la décoration intérieure ou de l’architecture paysagiste, il n’a guère pénétré l’architecture mentale de nos 
contemporains, que ce soit en Occident ou en Orient. Pour les adultes, c’est plutôt le consumérisme et 
la course quotidienne, mais beaucoup ne savent pas vers quoi ils courent. Pour nombre d’adolescents, 
la mode est dominée par la quête d’apparence, allant du maquillage outrancier à l’allongement des 
ongles, en passant par les piercings, les parfums et les vêtements de marque. Mais la « dé-
simplification » concerne aussi nos moyens de communication, nos messageries, nos réseaux et autres 
artefacts de partages virtuels. Nous nous laissons devenir complices d’une commedia dell’arte 
généralisée, peu à peu étouffés par nos propres masques de conventions. Mais quel exemple de simplicité 
existentielle donnons-nous à la génération montante, que tant d’artifices technologiques et superficiels 
poussent sur la pente d’un comportement Hikikomori ?7 

Est-il déjà trop tard et n’y a-t-il plus moyen d’y échapper ? Bien sûr, nos existences d’adultes surchargés 
ou de jeunes hyperactifs ne laissent guère de place à la simplicité d’être. Pourtant il ne devrait pas être 
si difficile d’offrir de l’espace et du temps (même un petit peu) à la dégustation du simple et délectable 
privilège de vivre : s’accouder à sa fenêtre et prendre le temps de regarder le vol d’un oiseau, interrompre 
le flux compulsif de notre messagerie pour simplement se parler, prendre la mesure de l’instant présent 
et de notre environnement en écoutant notre propre respiration, comme on peut le faire dans un dojo. La 
véritable acception de Kanso ne signifie pas le vide, mais au contraire l’espace offert à l’essentiel. 



3 
 

Brut de défrichage 

En fin de compte, que signifie au juste Kanso ? Le mot se 
compose de deux kanji : 簡 (kan) désigne la concision, 
le caractère de ce qui est sommaire, voire brut. 

素 (sù), qui prend son origine dans « le fil de soie écru », 
signale ce qui est naturel, basique, élémentaire, 
fondamental. Il s’agit donc par excellence de génuinité. 

L’ensemble 簡素 indique ainsi ce qui est minimaliste, 
sobre, tempérant, frugal, modeste, épuré ; en un mot : 
simple. 

Ne nous y trompons pas cependant : minimalisme ne 
signifie pas vacuité ; simplicité ne signifie pas simplisme. 
Le minimalisme n’est pas un but en soi, car il ne concerne 
que la forme. Et le simplisme est un défaut de l’esprit, 
parce qu’il néglige le contenu de la forme. Kanso, en tant 
que véritable simplicité, est la vertu qui consiste à défricher le superflu pour révéler l’essentiel.8 

Il reviendra à chacun de déterminer ce qu’est cet essentiel, qu’il s’agisse de l’exercice d’un art martial 
ou de ses propres valeurs de vie. Toutefois, s’il est un bienfait que la pratique du Budō peut apporter à 
l’Homme contemporain, enseveli sous le fatras d’artifices de la civilisation frénétique et incertaine qui 
est la nôtre, c’est de lui offrir un laboratoire de simplicité et d’authenticité, par l’épuration de soi-même 
en vue de la découverte du primordial. N’être que la goutte qui rejoint l’eau… juste parce que c’est une 
goutte. C’est ce que je souhaite à chacune et chacun ! 

Jean-Marc Spothelfer 
 

 
1 L’exemple type en est le jardin Zen, tels les « jardins secs », parmi lesquels le fameux Ryōan-Ji de Kyōto. 
2 Le même problème apparaît lors d’une session de tameshigiri lorsque le sabreur, obnubilé par le regard des 
autres et la crainte de rater sa coupe… rate effecƟvement sa coupe et transforme sa cible en épouvantail. 
3 Je connais un pianiste de jazz amateur qui, lors d’un concert, produisit bien des fausses notes dues à la tension 
de performer devant un public qu’il ne voulait pas décevoir. Pourquoi n’a-t-il pas su faire place au même plaisir 
qu’il avait lorsqu’il jouait simplement dans son salon ? S’agit-il de la fausse note de l’ego ? 
4 …Regard d’autrui souvent moins sévère que le nôtre, même dans le cadre d’examens de grades, ce qui n’est 
possible que si les membres du jury d’une part expriment leurs criƟques de manière correcte, c‘est-à-dire avec 
franchise, bienveillance et pédagogie, et si, d’autre part, le/la candidat/e accepte ces observaƟons avec humilité 
et soif d’apprendre. L’expérience montre que ce n’est pas toujours le cas. 
5 C’est par exemple le cas du Kenjutsu de Tenshin Shōden Katori Shintō Ryu. 
6 Note pour les enseignants : la simplicité, en tant que dépouillement du superflu, est une valeur tout aussi 
perƟnente dans l’enseignement. Démontrer sans ostentaƟon, sans « faire le show », corriger sans blâmer, 
transmeƩre fidèlement et humblement le savoir hérité, et surtout parvenir à signifier sans trop parler : autant 
de défis à la pédagogie et à l’ego du professeur. 
7 Hikikomori : vicƟme de phobie sociale, généralement jeune vivant en total isolement, reclus dans sa chambre 
par l’angoisse des contacts non virtuels. Phénomène idenƟfié dans les années 90 au Japon, puis dans bien 
d’autres pays. En France, un rapport de 2025 à l’Assemblée naƟonale indique que les Hikikomori représentent 
près de 12,8 % de la populaƟon de 15 à 64 ans, soit plus d'1,4 million de jeunes. 
8 CeƩe vertu n’est pas une exclusivité du bouddhisme Zen. On la trouve par exemple dans la Bible : « Heureux 
les simples en esprit… Heureux les cœurs purs… » (Évangile de MaƩhieu 5). Dans la Grèce anƟque, la simplicité 
caractérisait aussi le courant de la philosophie stoïcienne, ainsi que l’ataraxie d’Épicure ou le cynisme de 
Diogène, lequel se targuait de « vivre comme un chien », presque nu et résidant dans une jarre. Enfin, dans 
l’hindouisme, l’ascéƟsme est un fondement du détachement matériel (aparigraha) et de la quête de la vérité de 
soi (âtman), aƫtude dont le plus célèbre représentant fut le Mahatma Gandhi. 


