\,“
l’a;‘ La simplicité : Kanso

Par Jean-Marc Spothelfer

« La simplicité est la sophistication supréme. »
P S Léonard de Vinci

Parler de la simplicité n’est pas simple ! Tel est
le paradoxe. D’ailleurs a la question « qu’est-ce
que la simplicité ? », la réponse donnée est
souvent négative : la simplicité serait ce qui n’est
pas compliqué, ce qui est sans détour, ce qui est
non composé, formé de peu d’éléments, organisé
de maniére non combinée.

Il est plus difficile de formuler ce que la
simplicité procure en positif. Et si I’on cherche
Kanso sur Internet, on trouvera d’innombrables
sites dédiés au « design », a la vente de meubles
japonisants ou a I’architecture intérieure inspirée
du « Wabi-Sabi », 1’esthétique rudimentaire
issue du bouddhisme Zen.!

Pourtant, lorsque nous pratiquons Omori Ryu, la série de base du Iaido Muso Shinden Ryu, nous n’avons
pas I’esthétique pour objectif, car celle-ci est la conséquence de la simplicité, et non son but premier. Ce
qui nous intéressera ici, ¢’est donc le fondement de la simplicité en tant que dépouillement sur le chemin
de I’authenticité, et non le minimalisme en tant qu’apparence.

L’intention et le regard

Pour nombre de laidoka débutants, admirateurs de Naruto ou inspirés par la légende de Miyamoto
Musashi, la motivation de départ réside dans la beauté du geste, ce qui n’est d’ailleurs pas critiquable a
priori. On passe alors par le renforcement musculaire qui permet d’assurer la posture, la maitrise du
mouvement qui permet d’éliminer les petits gestes parasites, sans oublier le contrdle de soi dans toutes
les phases de la manipulation du sabre, lequel permet de diminuer le risque inhérent au maniement d’un
katana tranchant comme un couteau a poisson. Tous ces acquis sont fort pertinents, mais ne relévent pas
encore de la quéte du Kanso.

En effet, notre pratique, a ce niveau, est encore appesantie par le souci de bien faire (surtout si le Sensei
nous regarde d’un ceil noir), par le dessein d’exécuter des coupes puissantes et par 1’idée de démontrer
un « beau kata ».> Ce qu’il faudrait donc, aprés avoir éliminé les gestes parasites et les déséquilibres,
c’est encore évincer [ ‘intention. Et cette composante, purement mentale, est assurément la plus difficile
a chasser. Souvenez-vous de votre dernier examen devant un jury, ou de votre derniére participation a
un embu devant un public de connaisseurs. Qui
n’a pas subi des défaillances qui n’avaient pour
cause que le stress provoqué par la situation.

On voit ici que notre principal ennemi n’est pas
un samourai armé jusqu’aux dents, mais le
regard des autres, ou plutdt notre regard sur
nous-mémes. Nous, bretteurs falots du 21°
siecle, qui n’avons pas a exposer notre vie sur un
champ de bataille, nous n’avons a «nous
risquer » que face a nous-mémes, car le regard
d’autrui sera toujours moins sévére que le notre.*

Dans I’idéal, le mieux serait de parvenir a se
vider la téte et de se dépouiller de toute intention




avant de débuter I’inspiration qui précéde le kata. Ainsi notre kata proviendrait de 1’instant présent et de
1’énergie spontanée, dans ce que nous pouvons produire de plus authentique, sans aucune influence du
contexte et surtout de notre ego.

Je sais bien que ceci est plus facile a dire qu’a faire. Alors voici un petit exercice sans prétention, a tenter
lors d’un entrainement ordinaire : avant de pratiquer un kata de Iaido, par exemple Shohatto, asseyez-
Vous en seiza, inspirez et expirez calmement une premicre fois tout en visualisant une montagne de belle
forme (Cervin, Fuji-Yama, Kilimandjaro, peu importe). Puis, au rythme de la seconde respiration,
gravissez mentalement la montagne pendant I’inspiration et redescendez-la pendant 1’expiration.
Ensuite, inspirez profondément et exécutez le kata comme vous avez gravi votre montagne. ..

Un kata n’est qu’une forme. On peut remplir cette forme d’un tas de choses : d’artifices gestuels,
d’énergie dispersée, de pensées et d’intentions... Ou bien I’on peut n’y mettre que soi-méme, dans sa
simplicité, en ce lieu, a cet instant. C’est ce qui en fera un kata unique !

Simples en double

La notion de Kanso intervient aussi — évidemment — dans la pratique du Kenjutsu. Ceci ne met pas en
cause la complexité d’un Kumitachi d’une
certaine durée, comprenant plusieurs phases et
engageant plusieurs techniques.’ Ce qui est en jeu
ici, ¢’est la simplicité dans la rigueur des coupes
et contre-coupes, la sobriété des mouvements et
le minimalisme des déplacements.

Dans I’exécution d’un Kenjutsu rigoureux, il n’y
a pas place pour les moulinets et tournoiements
observables dans certaines pratiques, aussi
virtuoses et artistiques qu’ils soient. Lorsque
deux pratiquants armés d’un bokken se
rencontrent, c’est la précision du geste qu’ils
recherchent, le juste placement dans ’espace et
dans le temps (Ma-ATi), et 1’adéquation de I’action de 1’un face a I’action de I’autre. Ni force ni
précipitation ne sont utiles ; et s’il n’y a ni vainqueur ni vaincu, c’est parce qu’il n’y a que deux
apprenants. Ici encore, c’est par 1’épuration de tout élément superflu — c’est-a-dire la simplicité — que se
joue la perfection de la rencontre.b

Pas simple... d’étre simple !

Si le critére de Kanso est porté par une vogue dans le commerce de I’ameublement, de la vaisselle, de
la décoration intérieure ou de I’architecture paysagiste, il n’a guére pénétré 1’architecture mentale de nos
contemporains, que ce soit en Occident ou en Orient. Pour les adultes, c’est plutot le consumérisme et
la course quotidienne, mais beaucoup ne savent pas vers quoi ils courent. Pour nombre d’adolescents,
la mode est dominée par la quéte d’apparence, allant du maquillage outrancier a 1’allongement des
ongles, en passant par les piercings, les parfums et les vétements de marque. Mais la « dé-
simplification » concerne aussi nos moyens de communication, nos messageries, nos réseaux et autres
artefacts de partages virtuels. Nous nous laissons devenir complices d’une commedia dell’arte
généralisée, peu a peu étouffés par nos propres masques de conventions. Mais quel exemple de simplicité
existentielle donnons-nous a la génération montante, que tant d’artifices technologiques et superficiels
poussent sur la pente d’un comportement Hikikomori ?7

Est-il déja trop tard et n’y a-t-il plus moyen d’y échapper ? Bien siir, nos existences d’adultes surchargés
ou de jeunes hyperactifs ne laissent guére de place a la simplicité d’étre. Pourtant il ne devrait pas étre
si difficile d’offrir de I’espace et du temps (méme un petit peu) a la dégustation du simple et délectable
privilege de vivre : s’accouder a sa fenétre et prendre le temps de regarder le vol d’un oiseau, interrompre
le flux compulsif de notre messagerie pour simplement se parler, prendre la mesure de 1’instant présent
et de notre environnement en écoutant notre propre respiration, comme on peut le faire dans un dojo. La
véritable acception de Kanso ne signifie pas le vide, mais au contraire 1’espace offert a 1’essentiel.



Brut de défrichage

En fin de compte, que signifie au juste Kanso ? Le mot se
compose de deux kanji : f§ (kan) désigne la concision,
le caractére de ce qui est sommaire, voire brut.

% (s0), qui prend son origine dans « le fil de soie écru »,
signale ce qui est naturel, basique, ¢lémentaire,
fondamental. Il s’agit donc par excellence de génuinité.

L’ensemble f3% indique ainsi ce qui est minimaliste,
sobre, tempérant, frugal, modeste, épuré ; en un mot :
simple.

Ne nous y trompons pas cependant : minimalisme ne
signifie pas vacuité ; simplicité ne signifie pas simplisme.
Le minimalisme n’est pas un but en soi, car il ne concerne
que la forme. Et le simplisme est un défaut de 1’esprit,
parce qu’il néglige le contenu de la forme. Kanso, en tant
que véritable simplicité, est la vertu qui consiste a défricher le superflu pour révéler I’essentiel ®

Il reviendra a chacun de déterminer ce qu’est cet essentiel, qu’il s’agisse de 1’exercice d’un art martial
ou de ses propres valeurs de vie. Toutefois, s’il est un bienfait que la pratique du Budd peut apporter a
I’Homme contemporain, enseveli sous le fatras d’artifices de la civilisation frénétique et incertaine qui
est la notre, ¢’est de lui offrir un laboratoire de simplicité et d’authenticité, par I’épuration de soi-méme
en vue de la découverte du primordial. N’étre que la goutte qui rejoint I’eau. .. juste parce que c’est une
goutte. C’est ce que je souhaite a chacune et chacun !

Jean-Marc Spothelfer

! ’exemple type en est le jardin Zen, tels les « jardins secs », parmi lesquels le fameux Rydan-Ji de Kyoto.

2 Le méme probléme apparait lors d’'une session de tameshigiri lorsque le sabreur, obnubilé par le regard des
autres et la crainte de rater sa coupe... rate effectivement sa coupe et transforme sa cible en épouvantail.

3 Je connais un pianiste de jazz amateur qui, lors d’un concert, produisit bien des fausses notes dues a la tension
de performer devant un public qu’il ne voulait pas décevoir. Pourquoi n'a-t-il pas su faire place au méme plaisir
gu’il avait lorsqu’il jouait simplement dans son salon ? S’agit-il de la fausse note de I'ego ?

4 ...Regard d’autrui souvent moins sévére que le nétre, méme dans le cadre d’examens de grades, ce qui n’est
possible que si les membres du jury d’'une part expriment leurs critiques de maniere correcte, c’est-a-dire avec
franchise, bienveillance et pédagogie, et si, d’autre part, le/la candidat/e accepte ces observations avec humilité
et soif d’apprendre. Lexpérience montre que ce n’est pas toujours le cas.

5 C’est par exemple le cas du Kenjutsu de Tenshin Shoden Katori Shinto Ryu.

5 Note pour les enseignants : la simplicité, en tant que dépouillement du superflu, est une valeur tout aussi
pertinente dans lI'enseignement. Démontrer sans ostentation, sans « faire le show », corriger sans blamer,
transmettre fidélement et humblement le savoir hérité, et surtout parvenir a signifier sans trop parler : autant
de défis a la pédagogie et a I'ego du professeur.

7 Hikikomori : victime de phobie sociale, généralement jeune vivant en total isolement, reclus dans sa chambre
par I'angoisse des contacts non virtuels. Phénomeéne identifié dans les années 90 au Japon, puis dans bien
d’autres pays. En France, un rapport de 2025 a 'Assemblée nationale indique que les Hikikomori représentent
prés de 12,8 % de la population de 15 a 64 ans, soit plus d'1,4 million de jeunes.

8 Cette vertu n’est pas une exclusivité du bouddhisme Zen. On la trouve par exemple dans la Bible : « Heureux
les simples en esprit... Heureux les cceurs purs... » (Evangile de Matthieu 5). Dans la Gréce antique, la simplicité
caractérisait aussi le courant de la philosophie stoicienne, ainsi que I’ataraxie d’Epicure ou le cynisme de
Diogéne, lequel se targuait de « vivre comme un chien », presque nu et résidant dans une jarre. Enfin, dans
I’hindouisme, I'ascétisme est un fondement du détachement matériel (aparigraha) et de la quéte de la vérité de
soi (@tman), attitude dont le plus célébre représentant fut le Mahatma Gandhi.



